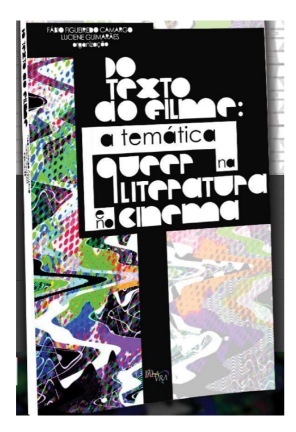
Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

Sobre Fábio Figueiredo Camargo e Luciene Guimarães (orgs.). *Do texto ao filme: a temática queer na literatura e no cinema*. Uberlândia-MG: O Sexo da Palavra, 2021, 256 pp, ISBN: 978-65-88010-13-6.

Por Renato Trevizano dos Santos\*



A coletânea Do texto ao filme: a temática queer na literatura e no cinema (2021, org. Fábio Figueiredo Camargo e Luciene Guimarães) reúne dez ensaios de diversos pesquisadores em torno das transmigrações entre textos literários e cinematográficos. Os textos são ordenados a partir da data de lançamento dos filmes escolhidos como ponto de partida para as análises, traçando uma linha histórica, ainda que a organização não tenha um impulso totalizante ou definitivo em torno da história das adaptações –tratase, antes, de um destacamento de

pontos de interesse ao longo de décadas de relações frutíferas entre a literatura e o cinema queer. Nesta resenha, apoiamo-nos em artigos que contribuem para a discussão em torno de um certo "anti-cânone" queer, que procuramos inserir nas análises dos textos escolhidos.

O primeiro texto, dos organizadores, é uma introdução em duas partes: na primeira, os autores convocam conceitos como "intermidialidade" (12), de Lars Elleström, para embasar a reflexão sobre as semelhanças e diferenças entre as mídias. O cinema é entendido, dessa perspectiva, como uma arte

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

essencialmente intermidiática. A teorização em adaptações e intermidialidade se aprofunda com o recurso a Roman Jakobson, criador da tradução intersemiótica, corrente crítica iniciada em 1969 e desenvolvida no Brasil nos anos 1980 por Julio Plaza, como apontam Camargo e Guimarães (15), corrente atenta às semelhanças e à fidelidade ao espírito ou essência do original. Posteriormente, o parâmetro da fidelidade é questionado por teóricos como Brian McFarlane. Outros conceitos desestabilizam a ideia de fidelidade: a "transtextualidade" (16), de Gérard Genette, a noção de intertextualidade, por Julia Kristeva, e, de Irina Rajewsky, a intermidialidade (16). A teoria da adaptação é outra corrente relevante, com Robert Stam e Linda Hutcheon.

A segunda parte da introdução aborda a representação da personagem queer no cinema. Segundo os autores, haveria uma representação "negativa" (19) ao longo da história, com caricaturas, estereótipos e ridicularização das identidades LGBTQIA+, havendo respaldo histórico na legislação estadunidense, dado o Código Hays (1930–1968), que proibia oficialmente qualquer representação sexual ou erótica nos filmes, que dirá homossexual ou homoerótica. A representação acena para possibilidades positivas nos anos

-

<sup>1</sup> Havia algumas figuras recorrentes no cinema do período, como a lésbica masculinizada e vilanesca do film noir dos anos 1940 e 1950; ou os "sissy boys", homens gays afeminados, maquiados e espalhafatosos, para provocar o riso do público (19); havia ainda a patologização das personagens queer, tratadas como perturbadas ou criminosas, e até sua "monstrização" (31), em alguns filmes de Alfred Hitchcock, por exemplo, mas não apenas. Como bem recorda Erly Vieira Jr. em seus cursos "Câmeras-corpo, visualidades hápticas e ressonâncias carnais: uma introdução às teorias sensórias do cinema" (Universidade Federal Fluminense - UFF, 2020) ou "Corpo, sensorialidades e espectatorialidades nos meios audiovisuais" (Universidade Federal do Espírito Santo – UFES, 2021), personagens queer "monstrificadas" são presentes não apenas no cinema sob o Código Hays - sejam filmes como A Ilha das Almas (The Island of Lost Souls, Erle C. Kenton, 1932) ou os filmes de monstros dos anos 1930, sejam os thrillers de mulheres perturbadas dos anos 1940-1960, ou os noir do mesmo período -, mas também depois, como em A Hora do Pesadelo 2: A vingança de Freddy (A Nightmare on Elm Street Part 2: Freddy's Revenge, Jack Sholder, 1985). De minha parte, diria que, dessa época até os dias atuais, a queerização do horror só tem se aprofundado, desde o underground, como os filmes de Paul Morrissey produzidos por Andy Warhol nos anos 1970 - Flesh for Frankenstein (1973) e Blood for Dracula (1974) - ao mainstream, com séries como American Horror Story

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

1970, com os movimentos libertários e a tentativa de revolução sexual. A euforia do período logo se frustrou, entretanto, na década seguinte, com a eclosão da epidemia de HIV/AIDS, que dizimou parte significativa da comunidade LGBTQIA+ entre os anos 1980 e 1990. O período redundou em retrocesso, invisibilização e sub-representação, quando não na espetacularização por parte da mídia sensacionalista, mas que não demorou a ser respondida pela comunidade queer, com obras pungentes, transgressoras e questionadoras em diversas frentes.

Em 1992, Rich (2013) cunhou o termo New Queer Cinema (NQC) para referirse a uma tendência da produção cinematográfica queer a circular nos festivais do ano anterior. Tais filmes se reúnem em torno do espírito de transformação, afirmação da diferença e negação do assimilacionismo. Nesse sentido, cabe questionar o que seria "negativo" na representação pregressa das identidades queer no cinema. Camargo e Guimarães (19-20) recorrem a Antonio Moreno referência sobre a representação "negativa" do homossexual no cinema brasileiro, o que já foi devidamente refutado, por exemplo, por Chico Lacerda, como uma postura assimilacionista, que subentende uma forma "correta" ou "positiva" de ser queer. Ainda assim, a importância histórica do estudo precursor de Moreno é reconhecida na trajetória de crescente visibilização e problematização dos corpos dissidentes nas obras e pesquisas brasileiras (Nagime, 2016: 65-66). A gradual recepção internacional do queer no mainstream é perceptível, com produções premiadas em grandes eventos, como o Festival de Cannes e o Oscar, chegando aos serviços de streaming da atualidade, que ofertam com reconhecido apelo publicitário a categoria LGBTQ+ em suas plataformas. Os artigos seguintes do

(2011–), passando pelo alternativo – séries como *Dragula* (2016–) ou alguns filmes de Bruce LaBruce, como *Otto; or up with dead people* (2008), *L.A. Zombie* (2010) e *Diablo in Madrid* (2017), nos limites entre a indústria pornográfica gay e o pós-pornô queer. Para mais referências, ver Benshoff (1997) e Souza (2015).

/

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

livro vão abordar, justamente, essa passagem do underground ao mainstream vivenciada pelas obras queer, traçando um amplo panorama da produção literária e cinematográfica ao longo das décadas, no que seria um aceno ao problema da invenção de uma "tradição queer" no cinema e na literatura, como sugerimos.

O segundo texto da coletânea<sup>2</sup> nos ajuda a dirimir a possível incompreensão a respeito do assimilacionismo, que comentamos anteriormente, ao retomar as origens da teoria queer, com Butler nos EUA e Bourcier na França (desde um ponto de vista estritamente euro-norte-centrado, claro, desconsiderando Anzaldúa, por exemplo), que partem da ressignificação de um termo a princípio pejorativo, queer, traduzido como estranho, anormal, monstruoso, ou ainda pederasta, apático, quine (25), conforme Bourcier. Introduzindo o NQC desde perspectiva de uma representação não politicamente correta da homossexualidade, portanto, diferente do culto da imagem positiva/assimilada dos anos 1970, o texto abordará centralmente o filme Veneno (Poison, Todd Haynes, 1991), em diálogo com a obra literária<sup>3</sup> e cinematográfica de Jean Genet, em especial o curta-metragem seminal Um canto de amor (Un chant d'amour, 1950)<sup>4</sup>. O filme oferece algumas das raras imagens homoeróticas não demonizadas à época, que, como vimos, estava às voltas com o Código Hays e outros regimes, oficiais ou não, de censura e hipocrisia moral, em todo

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Fantasia homoerótica na tela: a herança de Jean Genet ao Novo Cinema Queer", escrito por Julie Beaulieu (professora da Université Laval, no Canadá) e traduzido por Luciene Guimarães.

<sup>3</sup> A autora cita o poema, escrito por Genet na prisão, ao qual acrescentaríamos outras referências do autor identificáveis no filme, como a Nossa Senhora das Flores (1942), ao Diário de um ladrão (1949) e a Querelle (1959), pela erotização de figuras oficiais, como policiais, guardas e marinheiros, em especial seus uniformes, como ocorre, inclusive, no curta Fireworks, de Anger.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> O qual, por sua vez, dialoga com O sangue de um poeta (Le sang d'un poète, Jean Cocteau, 1932) e Fireworks (Kenneth Anger, 1946).

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

mundo<sup>5</sup>. Pode ser uma "obra-prima, se houver, da tradição cinematográfica queer" (Waugh apud Beaulieu, 2021: 43), noção problematizada algumas vezes na coletânea, como vimos, a propósito da possibilidade de existência de uma tradição ou cânone queer.

No terceiro artigo<sup>6</sup>, o filme *Maurice* (James Ivory, 1987) é cotejado com o romance homônimo de E.M. Forster, no qual é baseado, e também com o episódio real do julgamento de Oscar Wilde por "ofensas homossexuais" (53), quando a homossexualidade ainda era crime no Reino Unido. Maurice é tido como um representante transgressor do filme "heritage", em geral aliado às elites brancas e heteronormativas. Nele, o protagonista, partindo do reconhecimento de seu desejo homossexual como um marcador de diferença, abre-se à alteridade em outras dimensões da vida, tanto afetivas quanto políticas. O filme esboça a possibilidade de retorno à vida campestre para o exercício da sexualidade liberada, que é o caminho de Maurice junto a Alec, ex-criado de Clive, ao final da narrativa. Esse "final feliz" (49) é justamente apontado pelo autor do romance, em nota final adicionada postumamente em 1971, como sua tentativa de aproximar coisas até então não conjugadas homossexualidade e final feliz. Nisso, as obras se distanciam da história real de Wilde, condenado a trabalhos forçados por se relacionar com Lord Alfred Douglas, filho do Marquês de Queensberry. Sua condenação gera um efeito significativo para a produção de futuras identidades homossexuais, visando a coibi-las. O que Wilde se tornou à comunidade queer, no entanto, foi o

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Isso demandava dos cineastas bastante inventividade para contornar as proibições, resultando em cenas sugestivas e sensuais como aquela de *Um canto de amor*, do canudo no buraco entre as grossas paredes das celas, que permite a troca de fumaça como o único fluido possível entre os amantes em cárcere, ecoada em Poison na cena do cigarro que passa de um prisioneiro a outro, seus dedos e lábios em close.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "A importância de ser Wilde: memória literária e cultural na adaptação de Maurice", de José Ailson Lemos de Souza (professor da Universidade Estadual do Maranhão em Balsas – CESBA).

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

contrário disso – um exemplo encorajador de autoexpressão e afirmação ante a perseguição heteronormativa. O primeiro "queer" oficialmente registrado como tal, que, talvez como *Maurice* nos termos de Dyer, cumpre o papel de "introduzir homossexuais na história" (65). É, incontornavelmente, um dos pilares deste "anti-cânone" queer.

No artigo sequinte<sup>7</sup>, analisa-se o longa-metragem de Ang Lee, baseado no conto de Annie Proulx (1997, Scribner Books), no Brasil chamado O Segredo de Brokeback Mountain (Brokeback Mountain, Ang Lee, 2005). O filme aborda o relacionamento dos cowboys Ennis Del Mar e Jack Twist, interpretados por Heath Ledger e Jake Gyllenhaal, respectivamente. Ele "queeriza" aquele que é considerado o gênero mais antigo do cinema norte-americano, o faroeste ou western (Bergan apud Ribeiro, 2021: 130-131). Embora haja casos de homoerotismo em western clássicos, como Os Brutos também amam (Shane, George Stevens, 1953)8, o ato sexual nunca se concretiza neles, ao contrário de Brokeback Mountain, em que o comportamento apaixonado dos cowboys os transforma em anti-heróis ante a parcela mais conservadora do público. Não se trata de uma história sobre amor, como afirma Annie Proulx (Cox apud Ribeiro, 2021: 137), mas sobre homofobia, residindo aí a maior incompreensão de uma grande parte dos espectadores, que não aceitam o desfecho trágico da narrativa. Ela é coerente, afinal, com o tempo e local de sua diegese – o interior indefinido da América nos anos 1960, distante da agitação urbana da comunidade queer de San Francisco ou da Revolta de Stonewall, ainda sem

<sup>7</sup> "A desconstrução da figura do cowboy: faroeste, economia de palavras e homoafetividade em Brokeback Mountain", Márcio Rodrigo Ribeiro.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Não podemos nos esquecer de *Johnny Guitar* (Nicholas Ray, 1954), clássico no tratamento da tensão erótica entre duas personagens femininas, Vienna (Joan Crawford) e Emma (Mercedes McCambridge), tampouco de *Rio Vermelho/Red River* (Howard Hawks e Arthur Rosson, 1948), que possui uma cena bastante sugestiva entre os cowboys Matt (Montgomery Clift) e Cherry (John Ireland).

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

dar sinais de ser afetado pelos debates e lutas por direitos civis em ascensão no mesmo período.

O texto seguinte<sup>9</sup> aborda o filme *Uivo*, baseado no poema homônimo de Allen Ginsberg (2007: 134-142). O poema foi considerado imoral quando de seu lançamento, em 1956, e processado por obscenidade, o que o tornou instantaneamente famoso e um marco da geração beat. Seu julgamento foi um fenômeno público, em que o suposto questionamento de seu valor literário na verdade ocultava o puritanismo da sociedade estadunidense, com a velha desculpa de se defenderem as crianças de materiais pornográficos, como retoma Auad (145). O autor considera as várias dimensões da adaptação, que envolvem trabalho com reencenações típicas de dramas biográficos -como da primeira leitura pública do poema por Ginsberg, entrevistas, dramatizações do julgamento- e a animação, cujas cores intensas se destacam em meio à maior parte da fotografia, em preto-e-branco ou em tons pastéis, quase sépia. Constitui-se um filme híbrido, capaz de "transcriar" (Campos apud Auad, 2021: 149) o poema de Ginsberg e seu entorno histórico, tramando uma ponte ao presente que nos permite refletir sobre as transformações e permanências da história –ainda hoje, afinal, como bem pontua Auad (158), há quem deseje que determinadas palavras retornem às sombras dos armários. O que, é certo, não permitiremos.

#### Bibliografía

Benshoff, Harry (1997). *Monsters in the closet:* Homosexuality and the Horror Film. Manchester, UK: Manchester University Press, 1997.

Camargo, Fábio Figueiredo; Guimarães, Luciene (Orgs.) (2021). Do texto ao filme: a temática queer na literatura e no cinema. Uberlândia (MG): O sexo da palavra.

<sup>9</sup> "Transcriar um poema: Uivo, de Allen Ginsberg & Howl, de Rob Epstein e Jeffrey Friedman", de Pedro Trindade Auad.

Revista de la Asociación Argentina de Estudios de Cine y Audiovisual

www.asaeca.org/imagofagia - N°25 - 2022 - ISSN 1852-9550

| Ginsberg, Allen (2007). "Howl" Collected poems, 1947–1997. 1st ed. New York:                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| HarperCollins.                                                                                                                                                             |
| (2016). A Queda da América. Tradução de Paulo Henriques Britto. Porto Alegre: L&PM                                                                                         |
| Pocket.                                                                                                                                                                    |
| Nagime, Mateus (2016). Em busca das origens de um cinema queer no Brasil. São Carlos:                                                                                      |
| Universidade Federal de São Carlos [Dissertação de Mestrado].                                                                                                              |
| Rich, B. Ruby (2013). New queer cinema: the director's cut. Durham/London: Duke University                                                                                 |
| Press.                                                                                                                                                                     |
| Souza, Olivia (2015). "Horror Queer: O vilão como metáfora". Revista Continente, 01 nov.                                                                                   |
| Disponível em: <a href="https://revistacontinente.com.br/edicoes/179/horror-queero-vilao-como-">https://revistacontinente.com.br/edicoes/179/horror-queero-vilao-como-</a> |
| metafora>. Acesso em: 31 ago. 2021.                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                            |

<sup>\*</sup> Renato Trevizano dos Santos é Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Meios e Processos Audiovisuais (PPGMPA-ECA-USP), com dissertação sobre Cinema/Literatura Queer e representações do corpo de Cristo e de santos. Graduado em Audiovisual (2018) pela Universidade de São Paulo, com pesquisa sobre queerness e religiosidades em Apichatpong Weerasethakul e Tsai Ming-Liang. Curador de mostras no CINUSP entre 2016 e 2018, incluindo Monstra: Cinema Queer (2016). Facilitador de Aprendizagem na Univesp entre 2019 e 2021. Revisor de texto na Camino Education entre 2021 e 2022. E-mail: renato.trevizano.santos@usp.br.